الاسم الكامل: عبد القادر الخاضري
التخصص العلمي:علم السياسة
العنوان: زنقة  تيغانمين، رقم2، الشقة5، حي السلام، أكادير، المغرب.
البريد الالكتروني:abdelkhadiri@gmail.com 
الهاتف:0661607885  

القانون  بين الشريعة والتشريع الوضعي : مداخل سوسيولوجية للتفكير والتأسيس


مقدمة:
       تندرج هذه المساهمة في الإشكالية العامة التي سيطرت على جزء كبير من النقاش السوسيولوجي والفلسفي والسياسي، بشكل تصاعدي، منذ الثورة الإيرانية وإلى اليوم مرورا بانهيار الاتحاد السوفياتي وتصاعد الخطاب النيوليبرالي، وهي إشكالية الديني والزمني في الاجتماع الإنساني، بما في ذلك مسألة التشريع وسن قواعد وضوابط تنظيم الحياة العامة والخاصة في المجتمعات المسلمة.
      فالتشريع اليوم ومنذ تكون الدولة الحديثة هو أحد مقومات السلطة السياسية الزمنية، حيث لم يعد شأنا مجتمعيا متعددا ـ كما كان عليه الحال في المجتمعات ما قبل الدولة الدستورية ـ بل أصبح حكرا على السلطة السياسية السيادية الدستورية، باسم الإرادة العامة و توكيل الأمة والمصلحة العليا. وكلها مفاهيم قيمية معيارية أخلاقية تتغير مدلولاتها وحمولاتها في الزمان والمكان، حسب السياقات الاجتماعية.
      ولهذه الاعتبارات نرى أهمية  الاشتغال على سؤال المنهج ونقد المسلمات التي يجعل منها البعض منطلقات علمية عند المقارنة بين المجتمعات الغربية والمجتمعات الإسلامية، خصوصا عند سؤال الحداثة والمدنية والديمقراطية والتنمية. فنقد التراث بنظرنا ينبغي أن يكون من جهة حواريا وتفاعليا، من منطلق حاجتنا نحن للماضي وللتاريخ لمواجهة أسئلة الحاضر، وليس من منطلق الإحساس بعبـء و"ذل" التاريخ ، وأن يكون ومن جهة أخرى شاملا أي أن  نجعل من التجارب المجتمعية ، شرقية أم غربية، شمالية أم جنوبية تراثا لتجربة الإنسان على الأرض وخلاصة لحركية وتفاعلية هذا الإنسان المتعدد والموحد في نفس الآن، على الأرض. أي ينبغي أن نتخلى عن المركزية والأصولية الآدمية والذاتية، دينية كانت أم لا دينية، وأرضية كانت أم سماوية.
         وعلى هذا الأساس نريد في الجزء الأول من هذه المداخلة أن نعرض خلاصة تجربة عشرين سنة من القلق المنهجي والمعرفي  حول جدلية الإلهي والوضعي في الاجتماع الإنساني، السياسي والمدني بصفة عامة واجتماع المسلمين على وجه الخصوص. وهي خلاصة تحمل قلقا معرفيا سوسيولوجيا ومداخل للتفكير والنقاش المعرفي والعمومي. وعنوان هذه الخلاصة هو سوسيولولوجيا الاجتماع الإنساني، السياسي والمدني بين الإلهي والوضعي. أما في الجزء الثاني والثالث فسنثير مجموعة من الأفكار الأولية حول القانون الوضعي في تاريخ المجتمعات الغربية وفي المجتمعات المسلمة.

القلق المنهجي أو دواعي الاشتغال
       انطلق هذا القلق من الرفض المبكر اللا واعي للأصوليتين الغربية و المحلية. أما الثاني فمفاده نقد الدرس السوسيولوجي الجامعي، خصوصا ذلك الذي ينهل من المدرسة الوضعية التطورية المركزية، والذي تبين عجزه عن فهم عمق تحديات اجتماع المسلمين، نظرا لمحدودية إدراكه لبنيات ومقومات هذا الاجتماع، والناتج ربما عن المركزية المنهجية والتحيز الثقافي. وعليه فنحن نرى ضرورة إعادة طرح سؤال الذات والموضوع في مناهج العلوم الاجتماعية من منطلق تعدد الذوات الاجتماعية وتمايزها حسب السياقات الثقافية والتاريخية.
     هذا السؤال قديم و متجدر في بحوث ودراسات العلوم الاجتماعية غير أنه متجدد ومستعص على الحسم، لأن الأمر متعلق بأسئلة الوجود الإنساني  الفلسفية والأنتروبولوجية والسوسيولوجية، و يتداخل فيها الواقع بالممكن وبالمتخيل، المادي باللامادي، العقلاني باللاعقلاني، الواعي باللاواعي والغريزي بالعاطفي والأخلاقي. وهذا التداخل هو الذي وجه ويوجه الأحداث والتفاعلات الاجتماعية في اتجاهات ومنحنيات متعددة المسارات، ويضع سيرورة تطور المجتمعات خارج حتمية التطور الخطي للمجتمعات الذي قالت به الفلسفة والسوسيولوجيا الوضعية والنيو مؤسساتية، وخارج دائرية تاريخ الحضارات التي قال بها ابن خلدون.
       والجديد بالنسبة إلينا في السؤال هو أنه انطلق في سياق نقد مركزية الذات الغربية العالمة والباحثة من داخلها ومن خارجها، خصوصا على مستوى التعاطي مع المجتمعات غير الغربية وعلى الخصوص المجتمعات المسلمة، خصوصا مع تزايد الأزمات السوسيواقتصادية والسوسيو سياسية التي تعرفها المجتمعات الغربية، والتي بينت وتبين تقاطع المجتمعات الإنسانية في مرتكزات التفاعلات والديناميات والتحولات والأزمات الاجتماعية.
       وهناك اليوم الكثير من الطروحات السوسيولوجية والفكرية التي تسعفنا في تعميق النقاش التأسيسي في هذا الاتجاه، من بينها طروحات جون راولز[footnoteRef:1]، هابرماس[footnoteRef:2]، ألان تورين[footnoteRef:3]، إدغار موران[footnoteRef:4]، عبد الله إبراهيم[footnoteRef:5]، طه عبد الرحمن[footnoteRef:6]، محمد حسين دكروب[footnoteRef:7]،غيرها كثير من القراءات النقدية التي اشتغلت بمناهج علمية وموضوعية حول جدلية الدين والسياسة وعلاقة الدولة والدعوة، وخصوصا علاقة الثابت والمتعالي على الزمان والمكان بالمتغير عبر الزمان والمكان. [1:  ) جون راولز،  العدالة كإنصاف، إعادة صياغة، ترجمة حيدر حاج إسماعيل، المنظمة العربية للترجمة، ط1 بيروت 2009.]  [2:  ) يورغن هابرماس، المعرفة والمصلحة، ترجمة حسن صقر، مراجعة ابراهيم الحيدري، منشورات الجمل، الطبعة الأولى، ألمانيا 2001، وكتاب العلم والتقنية كإيديولوجيا، ترجمة  حسن صقر، منشورات الجمل، الطبعة الأولى، ألمانيا 3002...]  [3:  ) ألان تورين، باراديغما جديدة لفهم عالم اليوم، ترجمة جورج سليمان، المنظمة العربية للترجمة، الطبعة الألى بيروت 2011، وكتاب ما الديمقراطية، ترجمة عبود كاسوحة، دمشق، وزارة الثقافة 2000...]  [4:  ) إدغار موران، النهج، إنسانية البشرية، الهوية البشرية، ترجمة هناء صبحي، أبو ظبي للثقافة والتراث، الطبعة الأولى 2009، وكتاب الفكر والمستقبل، ترجمة أحمد القصوار و منير الحجوجي، دار توبقال للنشر، الطبعة الأولى 2004، وكتاب هل نسير إلى الهاوية، ترجمة عبد الرحيم حزل، أفريقيا الشرق 2012...]  [5:  ) عبد الله إبراهيم، المركزية الغربية، الدار العربية للعلوم ناشرون2010.]  [6:  ) مشروعه الكبير، الذي من بين أساسياته روح الدين، المركز الثقافي العربي، الطبعة الثالثة 2013...]  [7:  ) بدأ مشروعا كبيرا لم يكتب له أن يكتمل لأن الرجل توفي رحمه الله قبل ذلك، غير أن مرتكزات  المشروع قوية في كتابيه أنتروبولوجيا الحداثة العربية، منطلقات نقدية، معهد الإنماء العربي بيروت، طبعة 1992، و الأنتروبولوجيا، الذاكرة والمعاش، دار الحقيقة للطباعة والنشر بيروت،الطبعة الثانية 1991.] 

       فبفضل هذه الطروحات يمكن أن نؤسس لنقاش علمي هادئ حول أسئلة الشيء المشترك والمصلحة العامة  وأسئلة الاجتماع المدني السياسي والعلاقات الاجتماعية الأفقية والعمودية، وأسئلة الجدل بين ثنائيات الحياة الاجتماعية، الاقتصاد والسياسة،  العلم والاقتصاد، الأخلاق والسياسة والدين والسياسة، وغيرها من الثنائيات. وهنا أريد أن اثير مجموعة من الأفكار بشأن قضية المنهج كالتالي:
1. لا بد من التمييز بين الجانب العلمي الموضوعي والجانب الاديلوجي في مناهج  العلوم الاجتماعية، حتى يتسنى لنا التخلص من الإيديولوجيا التطورية التي تكرس المنظور الخطي الواحدي لتطور المجتمعات. وحتى يتسنى لنا كذلك توظيف تلك المناهج لدراسة المجتمعات المسلمة دون الخلفية  الفكرية التي أسستها.
2. لابد من تحرير الدراسات القانونية والدستورية على وجه الخصوص من تحكم وهيمنة المدرسة والمنهج الوضعيين، والكشف عن الأبعاد الايديولوجية للتفسير الوضعي للقانون وللقواعد الدستورية والحياة السياسية.
3. ولابد في المقابل من ربط مناهج الفقه الإسلامي بسياقها التاريخي، سواء كان سياسيا أو اجتماعيا أو مذهبيا، والتمييز بين الجانب المذهبي والجانب الموضوعي في اشتغال الفقه الإسلامي.
       وعلى هذا الأساس ينبغي بناء مناهج ومقاربات علمية جديدة، تقوم على نقد المناهج السائدة، إن في الموروث الإسلامي أو الموروث الفلسفي الحداثي، وتمكن من تحليل ونقد المجتمعات المعاصرة، والتأسيس لتصور جديد لما ينبغي أن تكون عليه العلاقات الاجتماعية داخل هذه المجتمعات، بعيدا عن الأصوليتين الغربية المسيحية والإسلامية، وبعيدا عن المنهج التوفيقي، الذي ساد لأكثر من نصف قرن، في ثنائيات الأصالة والمعاصرة، التخلف والتقدم أو التقليد والحداثة. 
      ويقتضي البحث عن المنهج البديل الخروج أولا من ثنائية وجدلية الفرد والجماعة والتأسيس على نقطة تقاطعهما وهو الإنسان، وبناء عليه نعيد تركيب وبناء الجدلية التي أسست للحداثة الغربية في عصر الإصلاح الديني البروتستاني وعصر النهضة، حيث تأسس خطاب وفكر الحداثة على نقد العبودية و الاستبداد والتمييز والمناداة بالانعتاق و الكرامة والحرية أي إنسانية الإنسان. فالجدل إذن ينبغي أن يتأسس على سؤال ما الذي يحقق إنسانية الإنسان وما الذي يعدمها. وهو سؤال في الفلسفة والسوسيولوجيا والأنتروبولوجيا والتاريخ.
      فما يميز الاجتماع الإنساني عن غيره من الاجتماعات الأخرى هو التركيب والتعقيد، وهو ناتج عن خاصية الذات الإنسانية المركبة من الغريزي والوجداني العاطفي الروحي ومن الذهني الدماغي. وعليه فالاجتماع متقلب مستقر حسب درجة تقلب واستقرار وتعايش هذه المكونات. و لا نحتاج هنا إلى الإطالة في التذكير بالثنائيات التي تحدثت عنها الفلسفات والدراسات الأدبية والدينية وغيرها. ثنائية الخير والشر، الحب والكراهية، القلق والفرح، الحرية والعبودية...والمهم في النقاش اليوم ليس كيف نقضي على أحدهما لإحلال الأخرى وإنما  كيف يتحقق التوازن بينهما بالشكل الذي يحقق التوازن للاجتماع الإنساني والذي يعيش أزمة الاستقرار اليوم في العالم بأسره بدرجات متفاوتة.
      فحول هذا السؤال اشتغل ويشتغل اليوم العديد من المفكرين المعاصرين من أمثال هبرماس، طه عبد الرحمن، ألان تورين وإدغار موران. و في هذا المنحى نريد أن نسير للإجابة على أسئلة اجتماعية من قبيل القانون والشريعة والدين والسياسية. فنحن نرى أنها ليست جوهر الإشكالية وإنما بمثابة أعراض ومخلفات للإشكالية الجوهرية، التي شغلت رواد الحداثة في القرون السادس والسابع والثامن عشر، والتي ينبغي أن تستمر اليوم إنما بانفتاح أكثر على أطروحة الفكر والاجتماع والإنسان المتعدد، وهي إشكالية حرية وكرامة وإنسانية الإنسان، التي تأسس عليها سؤال المساواة والعدل والعدالة، وعلى هذا السؤال تأسس سؤال السياسة والسلطة والدولة والحكم، وعليه تأسس سؤال المواطنة و الديمقراطية. أما سؤال الحداثة والتقدم فقد امتزج فيه الإنساني بالاجتماعي والكوني بالخصوصي والإيديولوجي بالعلمي، فانحرف وتقزم وانحصر النقاش في الحداثة والتقدم والديمقراطية في سؤال العلمانية واللائكية وفصل الدين عن الدولة والسياسة والسلطة. 
منطلقات التفكير:
     وينطلق التفكير في منهج جديد من خلفية التمييز بين ثلاثة أبعاد في الشريعة الإسلامية، وهي الوحي والفقه والتجربة السياسة التاريخية للمسلمين. وأقصد بالوحي القرآن والحديث، مع أولوية الأول على الثاني ومن منطلق أن الثاني يعين على الاستمداد من الأول. وأميز من داخل آي القرآن بين ما يعني الإيمان والاعتقاد، ما يهم أخلاق وقيم الاجتماع  والسياسة، الأحكام الجزائية القطعية، والخبر حول تجارب الأنبياء والرسل. فالهدف من الشريعة أولا الطاعة والانقياد لله، و ثانيا الأخوة والتضامن الجماعي الأخلاقي و ثالثا مد الجماعات البشرية بمنهج و مبادئ و قيم لاستصدار الأحكام المتغيرة في الزمان والمكان. وهنا التشريع والقانون الوضعي. 
     وأنطلق من أن مفهوم القانون الوضعي هو مفهوم إيديولوجي وسياسي أكثر منه مفهوم علمي،غير أن المدرسة الوضعية في العلوم الاجتماعية قد أضفت عليه الطابع العلمي. ويعتبر الفيلسوف جون لوك من بين من أسسوا لهذا المفهوم ، واعتبره أساس التمييز بين حالة الطبيعة ومرحلة الحكم المدني، والمقصود به هو القانون الذي سنه ووضعه المشرع، الذي يعبر عن إرادة وسيادة الأمة. وبهذا انفصل التشريع عن المجتمع، بشكل يدفع لطرح  سؤال اجتماعية القانون.
      وأنطلق من أن كلمة قانون، و مفاهيم القانون العام و القانون الخاص كلها مصطلحات ومفاهيم تعود إلى الفلسفة السياسية و العلوم الاجتماعية و القانونية الأوربية الحديثة، ولا وجود لهذه المصطلحات و تلك التقسيمات في تاريخ المسلمين ولا في شريعتهم، غير أن هذا لا ينفي وجود عبارات تقترب  و لو نسبيا من حيث الصياغة من تلك الاصطلاحات، كمصطلح الفرائض،الحدود، الشرع،الشرعة،المنهاج،السنن أو السنة، الحكم. ويمكن اعتبار الفقه الإسلامي وقواعد الحكم وتنظيم السلطة في تاريخ المسلمين تشريعا وقانونا وضعيا، وحتى وإن كان يختلف ويتمايز عن القانون الوضعي الغربي في أشياء فهو يتقاطع معه في أخرى.
     ويمكن تعريف القانون في منظور الإسلام بأنه " تحويل إرادة الله كما حددها في شريعته أو شرعته، في القران و الحديث، إلى وسيلة للحكم على الأرض، و أداة للدولة، عن طريق الاجتهاد أو التشريع أو أي طريقة أخرى" ،بمعنى تحويل تلك الإرادة إلى أحكام مدنية و نظريات فقهية و فكرية و معارف مصاغة و محددة حسب حاجات الدولة و النظام الاجتماعي، و حسب الأوضاع و الظروف التاريخية، عبر قناة و مسطرة الإجماع. و بهذا يحصل التمييز بين التشريع الوضعي البشري و الشرع الإلهي[footnoteRef:8]. [8:  ) علي حسني، الدولة السلطانية، إشكالية القانون العام في الشريعة الإسلامية، مطبعة النجاح الجديدة الدار البيضاء، الطبعة الأولى 2005.] 

     وبناء عليه فالقانون الوضعي للمسلمين يتقاطع والقانون الوضعي في المجتمعات العلمانية في الوظيفة الاجتماعية، وهي تكريس القيم والأخلاق السائدة في المجتمع وليس إنشاءها، بغض النظر عن مرجعيتها إلهية كانت أم زمنية. أما الاختلاف بينهما فيهم بفلسفة و مبادئ و مرجعيات و أهداف و قيم و أخلاق و حدود التشريع. فالقاعدة القانونية كيفما كان مصدرها أو مرجعيتها و باعتبارها عملا إبداعيا للفكر الإنساني، هي نتيجة لعمل الإنسان الهادف إلى تنظيم و توجيه مختلف الفعاليات الإنسانية. 
فرضية الاشتغال
     نريد أن نصل من خلال ما تقدم إلى أن وضع الشريعة في مواجهة القانون، ووضع الدين في مواجهة الدنيا أو الديني في مواجهة المدني والزمني هو منهج قائم على تناقضات مصطنعة ووهمية تمكن تجليتها، إذا افترضنا حاجة الإنسان، بغض النظر عن إيمانه، إلى هذه المرجعية للإجابة على مجموعة من الأسئلة والتحديات الاجتماعية.
الإشكالية العامة والخاصة:
     الإشكالية المركزية في الاجتماع والكون الإنسانيين هي إشكالية الكرامة والحرية والعدل والعدالة في بعدها الاجتماعي والاقتصادي والسياسي، وفي مواجهة العبودية والاستعباد والقهر والظلم والاستغلال والاستعمار. وهي إشكالية ترتفع عن القوميات والحدود القطرية وتضع كل التجارب البشرية في الشرق والغرب وفي الشمال والجنوب موضع مساءلة وتقييم. فالاستبداد والاستعمار والاستغلال والعبودية، كل ذلك من المفترض أن يرفض وينتقد سواء كان باسم الدين والعرف والتقاليد أو كان باسم الحداثة والتقدم والعلمانية، كما أن الحرية والكرامة والاستقلال والعدل من المفترض أن يدعما ويعززا سواء كانا باسم الدين والعرف والتاريخ أو باسم الحداثة والعلمانية والقانون الوضعي. وأما الإشكالية الخاصة بهذه الورقة فهي السؤال التالي: كيف يمكن للشريعة أن تكون مصدرا للتشريع الوضعي للقانون؟ 
المحاور
       إن الغاية من هذه الورقة ليس تقديم أجوبة بقدر ما أنها تهدف إلى إثارة أكبر قدر كبير من الأسئلة الاستشكالية من حلال التمييز بين الايديلوجي والقيمي من جهة وبين المدني والدولتي من جهة أخرى في القانون الوضعي اللبرالي، حتى يتسنى لنا التمييز بين الإنساني والقومي في قيمه المرجعية. والهدف هو التوقف عند درجة تدخل الإنسان في حياة الإنسان، والكشف عن وهمية الإرادة العامة وسيادة الأمة كمصدر للقانون الوضعي من جهة، وسلبية مبدأ وحدة القانون ومناقضته لخاصية التعدد في الاجتماع الإنساني، والكشف في المقابل عند أهمية وحدة القانون في تحقيق المساواة بين أفراد المجتمع وتكريس مبدأ المواطنة. ومن خلال التمييز بين الإلهي القرآني وبين الوضعي والزمني في التشريع الإسلامي، لنبرز غياب التعارض بين الديني والمدني وإمكانية الاستناد إلى الديني لتشريع القانون الوضعي، كما نبرز مكامن النقص فيه. والهدف هو التوقف عند درجة تدخل الله في حياة الإنسان. والمساهمة في بلورة مناهج الاستمداد من الوحي، خصوصا في مجال التأسيس للاجتماع المدني والسياسي. ومن أهم الأسئلة الكبرى في هذا الشأن سؤال الأمة، الاجتماع المدني، التعاقد الاجتماعي والسياسي، الحرية والسلطة والدولة، النظام والتنظيم والقانون والقضاء.
المنهج
      يمكن تحديد مداخل البحث والتحليل في التاريخ: ما هو الثابت والمتغير من القانون والتشريع في تاريخ المجتمعات الإنسانية، بما فيها المسلمة؟ والأنتروبولوجيا و السوسيولوجيا: ما حاجة الإنسان والاجتماع الإنساني للقانون وللدين؟ وما حاجته إلى الاستمداد من الوحي لتجويد اجتماعه المدني والسياسي. وفلسفة القانون وعلم السياسة: ما حاجة الإنسان إلى القيم والأخلاق والأحكام القرآنية لتنظيم علاقة الحاكم بالمحكوم؟
التحليل
أولا ـالقانون و الاجتماع الإنساني بين الإلهي والوضعي الزمني: مداخل للتفكير والنقاش:
       إن المشترك بين نخب المجتمعات المسلمة، خصوصا العربية منها، على اختلاف مذاهبها هو إشكالية الاستبداد والحاجة إلى دستور وإلى عقد اجتماعي جديد، غير أنه رغم ذلك تبلورت رؤيتين متعارضتين في موضوع الدولة والشرعية السياسية ـ كمرتكزات للاجتماع السياسي الممكن اليوم ـ رؤية دينية تقليدية ورؤية حديثة مستمدة من أفكار القومية المنتصرة في الغرب، تعبيرا عن انهيار التوازن الداخلي للفكر السلفي الإصلاحي، الذي كان يعمل منذ النصف الثاني من القرن التاسع عشر على تجنب مثل هذا الانفصام، والذي قام على التوفيق بين القيم الإسلامية القديمة و  القيم الغربية الديثة والمصالحة بينهما[footnoteRef:9]. [9:  ) برهان غليون، نقد السياسة، الدين والدولة،  المركز الثقافي العربي، بيروت، الطبعة الرابعة 2007 ،ص 7.] 

      وقد تبلور الخلاف  والتعارض الحاد حول مفهوم الدولة ومفهوم السياسة المدنية، فقد ذهب الفكر القومي إلى القول باستحالة بناء دولة دستورية قانونية على أساس الولاء الوطني العميق مع التمسك بالمرجعية الدينية، وذلك نظرا للخوف من فكرة الخلافة وما تنطوي عليه، في تمثلهم، من سلطة شخصية واستبداد وغياب للرؤية الدستورية،  و تراجع الفكر الإصلاحي الإسلامي، في المقابل عن ادعاء العالمية، وانحاز للدفاع عن الفرادة والخصوصية، من منطلق الخوف من فقدان الهوية في حالة التخلي عن المرجعية الإسلامية[footnoteRef:10]. [10:  ) نفس المرجع، ص 8.] 

       وأعتقد أن هذا التقاطب الحاد قد نتج عن الخلط بين الجانب الإنساني المشترك والجانب القومي الخاص في التجربة السياسية الغربية، وقد فصل ألان تورين في هذه النقطة عندما ميز بين قيم الحداثة و قيم الجمهورية في الاجتماع السياسي الحديث في أوروبا والغرب، خصوصا في فرنسا[footnoteRef:11]، التي خيمت تجربتها على تمثلات جزء كبير من نخبة المجتمعات المسلمة. [11:  ) ألان تورين، ما هي الديموقراطية، مرجع سابق، ص 133. ] 

      وعليه فالمدخل الأول لتبديد التعارض المتخيل بين الإلهي والزمني في الاجتماع الإنساني هو التمييز بين الثابت في هذا الاجتماع، مهما اختلفت الجغرافيا والتاريخ والقيم، والمتغير فيه من زمن إلى زمن ومن مكان إلى مكان ومن مرجعية إلى أخرى. كما يكمن المدخل في تبديد وهم التعارض شبه المطلق بين الفرد والجماعة، فهو جدل إيديولوجي اقتصادي، رأسمالي ـ اشتراكي، حدث في سياق انزلاق الحداثة الغربية من الإنسان إلى المواطن ومن سيادة الإنسان على الأرض إلى سيادة الدولة والجمهورية، ومن أخلاق الحداثة واللبرالية إلى أخلاق البورجوازية الرأسمالية، ومن العالمية والكونية إلى القوميات. فهذا الانزلاق هو الذي لربما يفسر قومية حقوق الإنسان والديموقراطية في التجربة الأوروبية، وتبرير استعمار واستغلال القوميات والشعوب الأخرى خارج أوروبا، بما في ذلك شعوب القارة الأميريكية.
       وحتى على مستوى المجتمعات الأوروبية فقد انتقلت الدولة عبر سيرورة تاريخية من آلية في يد الشعوب لتنظيم اجتماعهم المدني و ضمان حقوقهم الإنسانية والآدمية إلى آلية في يد القلة لتحقيق مصالحهم الخاصة، ضد حقوق وحريات الناس، إلى حد دفع بنيتشه إلى القول بأن الدولة تولد لدى الكثير من الناس السلوك المرتبط بأخلاق العبيد، ويمتد هذا التأثير إلى كل الناس بمرور الوقت[footnoteRef:12]، وذلك في أثناء تحول الدولة من ميدان للتنافس حول السلطة إلى أداة لها، ببروز نوع من الرجال يسخروا هذه الأداة، لأنهم يكونون خارج الأفق الأخلاقي للجماعة[footnoteRef:13]. [12:  ) Tracy . B. Strong: في نيتش والسياسة: الراعي والقطيع، ترجمة حسن حلمي، منشورات مجلة الحكمة، ص 67.]  [13:  ) نفس المرجع ، ص 73.] 

      أريد أن أبني على هذه المعطيات فكرة أساسية مفادها أن إشكالية الإلهي والزمني الوضعي هي إشكالية إنسانية وليست إشكالية المجتمعات المسلمة فقط، وإن كانت قد تعمقت في هذه الأخيرة لاعتبارات تاريخية ساهم الاستعمار صناعتها. وإلا فإشكالية الهوية والدين والعيش المشترك والمواطنة هي إشكالية عالمية اليوم، وقد أثارت انشغال الكثير من المفكرين، الذين سبقت اللإشارة إليهم.
     وقد بين نيتشه، قبل هؤلاء، جوهر هذه الإشكالية في التجربة الغربية، في كتابه " أمور إنسانية، جد إنسانية، في الجزء المعنون بـ " الدين والحكم"، حين ذهب إلى نقد فرضية كانط ومفكرو القرن التاسع عشر اللبراليون، اللذين اعتقدوا ببروز دول سليمة حالنا تتحرر النزعة الجمهورية من أغلال التدين الإقطاعي، ويذهب على العكس من ذلك إلى توقع فشل الدولة الحديثة في النهاية، عندما تستنفد، بفعل الدمقرطة أو النزعة القومية، المصادر الممكنة لحلق قيم جديدة. وعليه فهي تشكل انتحارا بطيئا للحياة[footnoteRef:14].  [14:  ) نفس المرجع، ص78.] 

      وقد عرفت هذه الإشكالية تعقيدا في المجتمعات المسلمة، خصوصا العربية منها، نظرا من جهة لتوقف تلك المجتمعات عن الفعل الواعي في تاريخها، بفعل الاستبداد السياسي والعودة المبكرة للعصبية القبلية مع الأمويين واستمرار التمزق مع العباسيين[footnoteRef:15]، وبفعل الاستعمار والاستغلال الغربي الأوروبي بعد ذلك، والذي قرر ويقرر، منذ الاستقلال وإلى اليوم، في المصير السياسي والاقتصادي والاجتماعي والثقافي لهذه الشعوب، ونظرا للانفصام والانفصال بين النخب والمجتمعات في هذه البلدان، منذ الاستقلال. ولكل هذه الاعتبارات وبفعل العولمة أصبحت الإشكالية أكثر تعقيدا وتداخلا في العالم العربي وشمال أفريقيا وفي الغرب، وهي أقل تعقيدا في القارة الآسيوية، سواء في اليابان حيث الديانة الأرضية أو في أندونسيا وماليزيا حيث الديانة السماوية.  [15:  ) علي الوردي، وعاظ السلاطين، منشورات الملتقى، الطبعة الثانية 2003، وابن خلدون في المقدمة.] 

       استنادا إلى ما تقدم سأعرض مجموعة من خلاصات البحث، أقدمها كأسئلة وفرضيات للاشتغال:
1. لقد أصبح إدراك وتمثل الأمة ـ  الجماعة داخل إطار إقليمي معلوم الحدود، أي إدراك الأمة من خلال الدولة صاحبة السلطة العامة السيادية، التي تمارسها من خلال القانون الوضعي، معطى مشتركا بين بلدان العالم، بما فيها بلدان العالم الإسلامي، التي تأسس متخيل الأمة لديها من خلال المعجم الرمزي الإسلامي. وقد ساهمت هذه الخاصية في تغير في  متخيل الأمة، من العرق واللغة والدين إلى فكرة العيش المشترك والمصير المشترك للجماعة القائمة على الأرض، غير أن هذا لا ينفي أهمية هذه العناصر في الشعور بالانتماء للجماعة، كما لا يعني الترجمة الفعلية لهذا المتخيل والشعور إلى قواعد ومبادئ ومؤسسات في غالبية دول العالم الإسلامي. 
2. وبالتالي فاستنبات السلطة المدنية والاجتماع السياسي المدني، المنتظم من خلال قواعد ومبادئ وضعية لا تتعارض مع  القيم الإسلامية المرجعية ممكن، ليس من موقع الإكراه ومسايرة الإلهي السماوي للوضعي الأرضي، وإنما من منطلق أن تلك القيم أسست وتؤسس أصلا لهذا النوع من الاجتماع السياسي والمدني، ومن منطلق أن لا سلطة دينية في القرآن ولا في الحديث، رغم التأويلات التي حاول أن يقوم بها فقهاء ووعاظ السلاطين وفقهاء الشيعة في التاريخ السياسي للمسلمين. وعليه فكل ما أنتجه العقل الفقهي من فتاوى وأحكام هو بمثابة قانون وضعي مستمد من القرآن والحديث عبر مناهج سميت بأصول الفقه[footnoteRef:16].  [16:  ) لا تدخل الأحكام القرآنية القطعية في هذا التصنيف.] 

3. فالقرآن لا يتضمن لم يحدد أشخاصا بعرقهم ولا بصفاتهم ولا بمرتبتهم كوكلاء لله مكلفون بتجسيد إرادة الله وقانون السماء، إنما يخاطب القرآن الناس والمسلمين و المؤمنين، أي الجماعة،  وهم المعنيون بمضمونه. ولهم كامل الإرادة في الامتثال من عدمه، كما لهم كامل الإرادة في تنظيم حياتهم من خلال المعتقدات والقيم والأخلاق والمبادئ والأحكام التي يتضمنها. فهم إذن من يصيغ مرتكزات العيش المشترك. ولم يرتب الله سبحانه جزاء دنيويا على مخالفة أوامره إلا فيما يمس مرتكزات اجتماع المؤمنين، العقدية ( كالتشكيك في الإيمان)، أو الأخلاقية ( كالجهر بالزنا...)، أو القيمية ( كالربا..)، حالة ما اختارت جماعة ما أن تؤسس اجتماعها على تلك الأسس. فهل يتعارض هذا مدنية الاجتماع وتعاقيته؟
4. ليس هناك اجتماع إنساني خال من مرجعية قيمية وأخلاقية واعتقادية متوافق حولها، إن صراحة أو ضمنيا، وهي أساس تشكل متخيل الأمة، الذي يحقق بدوره الشعور بالانتماء إلى الجماعة ويعضد السلم والوفاق الاجتماعي. فجميع الاجتماعات الإنسانية يتداخل فيها العقلاني وما فوق عقلاني أي ما هو اعتقادي، وكل اجتماع إنساني يجد تفاعلا وجدلا معينا بين حاجاته الأساسية وهي الاقتصاد والسياسة والعلم والفن والدين والأخلاق. والدين هو أحد عناصر التوازن الذات الفردي والاجتماعي.
5. وفي ظل النتائج العكسية لإقصاء الدين والأخلاق من الاجتماع السياسي والمدني الغربي على مجتمعات العالم، بما فيها الغربية، ونظرا لتحديات الاجتماع المدني اليوم في المجتمعات الغربية، وعلى رأس تلك التحديات التعدد الديني، نطرح السؤال التالي: ألا يمكن للدين ـ خصوصا الإسلام ـ أن يؤسس لاجتماع مدني و كيف يمكن للسلطة السياسية أن تسترشد بالدين وتبقى مدنية في نفس الوقت؟
6. يرتبط هذا التساؤل بإشكالية أخرى أساسية ومهمة وهي حدود تدخل الدولة، كسلطة سيادية تعكس الإرادة العامة والمصلحة العامة، في حياة الناس وإرادتهم الفردية وذواتهم الخاصة. فالدولة الأمة سحبت سلطة التشريع من الجماعات الأصلية المكونة لإقليم الدولة، وأحللت الفرد محل الجماعات والمجموعات ـ بل عملت على تذويبها في بعض الدول كفرنسا ـ باسم الإرادة العامة المتخيلة والمفترضة. فأصبح الإنسان في مواجهة هيمنة شبه مطلقة لقانون ومؤسسات وإدارة الدولة، والتي تتدخل في مفاصل أخص خصوصياته والتي تتصف بالسرية والحميمية.
7. وفي المقابل ورغم سمة الاستبداد السياسي التي طبعت الاجتماع السياسي للمسلمين، خصوصا في الجزيرة العربية و مصر والعراق والشام و إلى حد ما شمال أفريقيا، فإن طبيعة السلطة السياسية ـ الخلافة ـ وطبيعة الاجتماع الإنساني الذي تأسس على العشيرة والقبيلة، والتي استند إليها الحكم، ونظرا لغياب فكرة السيادة الإقليمية، كل هذا حد من إطلاقية الاستبداد وترك حيزا لحرية الأفراد والجماعات، ومن أهمها حرية الحركة والتنقل أي الهجرة. 
8. وهنا نعيد طرح السؤال التالي: أليس حريا بنا اليوم أن نفكر اليوم في أسئلة الاجتماع المدني والسياسي من خارج تمثل الذات من خلال مرآة المركزية الغربية وعبء الأصولية التاريخية، وننطلق من الواقع السوسيولوجي للمجتمعات البشرية في الشرق والغرب والشمال والجنوب، على أساس حاجة من على الأرض لمن في السماء وليس صراعهما؟
9. ويقتضي تحليل الواقع السوسيولوجي استحضار التاريخ السوسيولوجي للمجتمعات الغربية والمسلمة على السواء. فالتاريخ هو من أهم العلوم التي تعرضت للأدلجة والتقويض من قبل المدرسة التطورية الغربية، والتي أقصت تاريخ الشعوب غير الغربية و غير الأوروبية من دائرة التقدم والتحضر، وهذا عمق المركزية الغربية التي شرعنت للاستعمار، وجر ذلك على البشرية حروبا همجية، نقيض القيم التي أسست للحداثة الغربية. ولا تزال الإيديولوجية الغربية الحالية تستند إلى هذا التأويل التاريخي لشرعنة وهم التفوق لشرعنة الاستغلال الاقتصادي الذي نعايشه ونعاينه. 
10. وعليه فنحن نرى ضرورة عقد المقارنة بين تاريخين سوسيولوجيين وسياسيين، التاريخ الغربي وتاريخ المسلمين من أجل المقارنة بين مبررات ونتائج تدخل السلطتين الغربية والإسلامية في حياة الناس، أي المقارنة بين فكرة العالمية التي شرعن بها حكام المسلمين "التوسع" والانتشار في الأمصار، وفكرة الكونية والتحضر التي شرعنت بها الدول الغربية واستعمار شعوب أخرى وتغيير خرائطها وأحيانا ديموغرافيتها، ونقارن نتائج الادعاءين. كما ينبغي عقد مقارنة بين الواقعين السوسيولوجيين على مستوى علاقة السلطة بالمجتمع. والهدف من وراء كل تلك المقارنات هو البحث في المشترك الإنساني المستمر في الزمان والمتقاطع في المكان وتمييزه عما هو خصوصي ومنته في الزمان أو محدود في المكان، خارج ادعاء التقدمية أو الخيرية الزمانية أو المكانية، ومن منطلق الانتصار للإنسان في شقه المتعالي عن الزمان والمكان والممتد في التاريخ. والبحث في التشريع والقانون الوضعي في التجربتين هو احد المداخل، التي نحاول التأسيس لها في هذه الورقة. 
ثانيا ـ  التشريع الوضعي بين القيم التجريدية والخطاب الايدولوجي:
1. السياق التاريخي لتشكل المفهوم أو من الديني إلى الوضعي[footnoteRef:17]: [17:  ) استندت في هذه الفقرة على مجموعة من الباحثين من بينهم: ج.ف.ف هيجل، أصول فلسفة الحق، ترجمة إمام عبد الفتاح إمام، دار الثقافة، القاهرة 1981، دياس، فلسفة القانون، ترجمة هنري رياض، دار الجيل بيروت، الطبعة الأولى 1986، روسكو باوند، مدخل إلى فلسفة القانون، ترجمة صلاح دباغ،المؤسسة الوطنية للطباعة والنشر بيروت، 1962، بينوا فريدمان و غي هارشر، فلسفة القانون، ترجمة محمد وطفه، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع بيروت، الطبعة الأولى 2002، محمد شعبي المدكوري، مدخل إلى فلسفة القانون، جامعة الحسن الثاني، الطبعة الأولى 1992، منذر الشاوي، فلسفة القانون، دار الثقافة للنشر والتوزيع الأردن، الطبعة الأولى 2009، محمد نور فرحات، الفكر القانوني والواقع الاجتماعي،دار الثقافة للطباعة والنشر  القاهرة، 1981.] 

        تأسس المفهوم الوضعي للقانون عبر سيرورة من التغير الاجتماعي التي عرفتها أوروبا في القرنين السابع والثامن عشر. ومثل نضال البورجوازية ضد الإقطاع من أجل السلطة ثم عمل هذه الأخيرة على بحث سبل الاستقرار الاجتماعي في مرحلة انتصارها عاملان أساسيتان في التغير الاجتماعي الأوروبي من مرحلة القانون الطبيعي والقانون الإلهي إلى القانون الوضعي. 
     غير أن هذا التغير والتحول لا يعني القطيعة مع كل مضامين القانون الطبيعي، بل على العكس من ذلك فقد ساهمت مدرسة القانون الطبيعي في تشكل مفهوم القانون الوضعي، وكذلك ساهم منظور فلاسفة القرون الوسطى في بلورة مضامين القانون بمفهومه الوضعي. غير أن مدرسة القانون الروماني قد مثلت المرجعية الأساسية لتأصيل المفهوم الوضعي للقانون، خصوصا مع الفقيه شيشرون. هذا ناهيك عن دور النظريات الأنتروبولوجية والسوسيولوجية في تشكل هذا المسار.
     وسعت الإيديولوجية البورجوازية، بالاستناد إلى الفكر الاقتصادي والسياسي لعصر النهضة والأنوار، إلى هدم الأسس الاقتصادية والسياسية والقانونية للمجتمع الإقطاعي، ووضع الأسس النظرية التي يقوم عليها المجتمع الرأسمالي. وتتمثل الفكرة المحورية في ذلك الوقت في فكرة التقدم.
       استبعد الفكر المؤسس لهذه المرحلة التفسير الديني في حسم القضايا الاجتماعية والسياسية والعلمية، كما حسم سؤال مصدر السلطة وصاحبها. فأصبح مصدر السلطة هو المجتمع بدل الله، وصاحبها هي الدولة بدل الكنيسة.
     نشأت الدولة حسب تيارات الفكر العقلاني، المؤسس للنظام اللبرالي في السياسة والمذهب الرأسمالي في الاقتصاد، من أمثال و هوبز[footnoteRef:18] ولوك ثم روسو[footnoteRef:19]، و جون لوك[footnoteRef:20] كمؤسسة سياسية نتيجة عقد أبرم بين الأفراد الذين كانوا يعيشون في حالة الطبيعة. وهي نفس الفكرة عند جروسيوس الذي يقرر أن الدولة هي الاتحاد الكامل لأشخاص أحرار، انعقد من أجل رعاية الحقوق وصيانة المصالح المشتركة. [18:  ) توماس هوبز، اللفيتان ، الأصول الطبيعية والسياسية لسلطة الدولة ، ترجمة ديانا حبيب حرب وبشرى صعب، أبو ظبي للثقافة والتراث والفارابي، الطبعة الأولى 2011.]  [19:  ) جان جاك روسو، في العقد الاجتماعي أو مبادئ القانون السياسي، ترجمة عبد العزيز لبيب، المنظمة العربية للترجمة، الطبعة الأولى، بيروت 2011.]  [20:  ) جون لوك، الحكومة المدنية، ترجمة محمود شوقي الكيال، منشورات الإعلانات الشرقية، سنة النشر غير واردة.] 

       وقد تأسس هذا المنظور  للاقتصاد والاجتماع السياسي البشري على التحول الحاصل في منظور الفكر الإنساني آنذاك للمعرفة الحق ولمصدرها ووسائلها. فقد أرسى بيكون المبادئ الجديدة للمعرفة العلمية. فالعلم بالنسبة إليه هو الطريق إلى المعرفة الحقة، والعلم يتأسس على الملاحظة، وأن المعرفة العلمية تحمل خصائص الحقيقة والموضوعية، وأن المنهج العلمي يناقض المنهج الميتافيزيقي والتفكير القبلي. كان هذا أساس تشكل المدرسة الوضعية في علوم المجتمع، مع سبنسر وأوكست كونت وإميل دوركايم[footnoteRef:21]. وكان للمفاهيم والمناهج التي وضعها هؤلاء في فهم المجتمع والعلاقات الاجتماعية والظاهرة الاجتماعية، خصوصا كونت ودوركايم دورا أساسيا في تغيير مفهوم القانون. وقد ساهم دوركايم في النقاش الدائر آنذاك حول علاقة القانون بالأخلاق. [21:  ) هؤلاء من أهم مؤسسي علم الاجتماع ، خصوصا الاتجاه الوضعي منه، لهم الكثير من الدراسات والمؤلفات، للاطلاع و التحميل  يمكن الرجوع إلى الموقع العلمي المعرفي المتخصص في الفكر السوسيولوجي والعلوم الاجتماعية وهو  ] 

     هذان المساران الفكريان هما أساس الانتقال من مفاهيم الطبيعة ـ الحقوق الطبيعية والقانون الطبيعي ـ ذات المنحى الأخلاقي، إلى المفاهيم الوضعية، ومن بينها الوضعية القانونية والقانون الوضعي. غير أن هذا الانتقال لا يعني القطيعة المطلقة مع منظور النظريات والمدارس الطبيعية للقضايا الانسانية وقضايا الاجتماع البشري، بل حاولت في العمق على أن تعطي تأويلات جديدة لتلك المفاهيم ومن أهمها مفهوم القانون.      
    أكثر من ذلك فقد استندت اللبرالية والرأسمالية إلى النظريات الحديثة في القانون الطبيعي، والتي تحاكي وتساير في العمق ما كانت تطمح إليه البورجوازية الثقافية، والتي تذهب إلى أن القانون الطبيعي ليس مجموعة من النصوص التي فرضها مشرع يعلو الطبيعة ـ كما تدعي النظريات الكلاسيكية في القانون الطبيعي ـ وإنما هو مؤسس على العقل وهو صوت العقل النابع من متطلبات التعامل والمجتمع الإنسانيين. والقانون الوضعي استنادا إلى ذلك هو إعمال للعقل في العلاقات بين الناس. وهو نموذج أعلى للعدالة وللحق، وهو معيار أعلى يسعى إليه الإنسان في تنظيم سلوكه.
     ارتبط  هذا البعد الأخلاقي والمعياري في مفهوم القانون الوضعي بالمرحلة الثورية النضالية للبورجوازية ضد مجتمع وسلطة الإقطاع. ولذلك استندت إلى رؤية فلسفية أخلاقية مثالية، تناشد الحرية وتقاوم الاستبداد السائد آنذاك في الملكيات المطلقة و الإقطاعيات. وسيتغير هذا المنحى بعد الثورات ووصول البورجوازية الرأسمالية إلى السلطة وبداية الطلاق بينها وبين اللبرالية السياسية والاقتصادية في عمقها الفلسفي الأخلاقي، أو ما نصطلح عليه بالبورجوازية الثقافية، من جهة ثانية.
     ففي هذه المرحلة الجديدة ـ مرحلة ما بعد الثورات اعتمدت الرأسمالية اعتمادا كاملا على  مفهوم وخطاب الحرية الاقتصادية، المتمثلة في مبدأ " دعه يعمل دعه يمر". وترسخت اللبرالية في مجال الفكر والممارسة السياسية.
     هذه المحطة ستكون مفصلية في تشكل وتبلور مفهوم ومضمون ومدلول القانون الوضعي، حيث سيصبح مرادفا وملازما لمفهوم التشريع. فحاجة البورجوازية لأداة تتسم بالدقة والثبات والوضوح، من اجل تنظيم العلاقات التجارية والنشاط الصناعي، اللذين يعرفان تطورا هائلا، كان وراء الالتجاء إلى التقنين، إيذانا بالانتقال من العرف والقانون الطبيعي إلى التشريع والقانون الوضعي المكتوب     ففي هذه الحقبة من التطور الاقتصادي والسياسي والاجتماعي للمجتمع الرأسمالي تعاظم وتزايد دور التشريع كمصدر للقاعدة القانونية، في كل من فرنسا وانجلترا، خصوصا في منتصف القرن التاسع عشر، وهو نفس الزمن الذي هيمن فيه التفسير الوضعي لكل القضايا والعلاقات الاجتماعية في المجتمعات الرأسمالية، في مقابل انكماش التفسير الديني والأخلاقي.
      فمفهوم القانون الوضعي إذن هو مفهوم إيديولوجي وسياسي أكثر منه مفهوم علمي. غير أن الفلسفة الوضعية والمدرسة الوضعية في العلوم الاجتماعية قد أضفت عليه الطابع العلمي. ففي مرحلة الاستقرار وانتصار البورجوازية والرأسمالية عملت النظريات الاجتماعية على الترويج لمجموعة من المقولات، من قبيل، الدولة الحارسة، سيادة الدولة، سيادة القانون والتوازن الاجتماعي، في مقابل التخلي عن مقولات الثورة من قبل الحقوق الطبيعية التي لا يمكن التنازل عليها للحاكم، سيادة الشعب، وحق الثورة على الظلم أو حق المقاومة بتعبير جون لوك. هذا من أجل  تبرير  السيادة المطلقة للنظام السياسي الجديد.
     وفي مقابل النظرية الوضعية في القانون، مع بنتام وأوستن وغيرهما، التي تدعو إلى التوازن القانوني للأنظمة الاجتماعية، دعت النظرية الوضعية في الاقتصاد، مع ريكاردو وجيفون وجون ستيوارت ميل، إلى تحليل توازن البناء الاقتصادي، وعلى نفس الشاكلة كرست العلوم السياسية التحليل الميكانيكي الستاتيكي للسياسة والاقتصاد والقانون. 
    نريد من كل التوضيحات والتحليل السابق أن نبين كيف ظهرت الوضعية القانونية وتكرست، إلى أن أصبح القانون الوضعي يتمتع بالسيادة في تنظيم العلاقات الاجتماعية عن باقي القواعد الأخلاقية، الطبيعية منها والدينية. و من أجل ذلك نشير إلى ما يلي:
· لقد أسست نظريات القانون الطبيعي، التي سادت في القرن السابع والثامن عشر لهذا المنحى، حين خلقت قناعة وتمثلا يتصف بالصلابة والجمود واليقينية في المجتمعات الأوروبية مفاده أن القانون الوضعي هو نتاج النشاط الواعي الخلاق للإنسان. أي أن عقل الإنسان وإرادته هما وحدهما مصدر القاعدة القانونية، ومصدر التزام الإنسان باتباع أنماط معينة من السلوك دون سواها. وتأسس هذا التمثل على فرضية العقد الاجتماعي لهوبز ولوك وروسو. 
· وظفت الفلسفة الوضعية والإيديولوجية اللبرالية الرأسمالية هذا التمثل للإعلاء من شأن الإرادة، الفردية والعامة، وإضفاء القداسة على العقد. وفي هذا الصدد عرف رائد الوضعية القانونية، جون أوستن، القانون بأنه قاعدة صادرة بهدف حكم كائن عاقل، من جانب كائن عاقل لمواجهة هذا الأول.
· اعتبر القانون الوضعي، خصوصا في فرنسا،  بمثابة تعبير عن الإرادة العامة، التي تحدث عنها جون جاك روسو، واعتبرت قوانين نابليون بمثابة تقنين للحقوق الطبيعية، وهي لذلك تعبر عن الإرادة العامة. وبهذا تم تذويب الفارق بين القانون الطبيعي والقانون الوضعي، وتم تكريس شعار أن القانون هو الحق.
· حاز القانون المدني على إعجاب الفقهاء الفرنسيين. ولذلك لم يجرؤا عند تفسيره على نقده، بل اعتمدوا في التفسير على مبادئ هذا القانون ولهذه الاعتبارات حاز القانون المدني على مرتبة الشريعة العامة وسمي بأب القوانين.
· ساهمت أفكار جون بودان وهوبز وبلاكستون وسافيني وهيجل في تكريس المفهوم الوضعي للقانون بشكل كبير ومباشر. فبفضل هؤلاء حاز القانون الوضعي على سياديته وسموه وإلزاميته بالقوة عند الضرورة، بمقتضى الجزاء المادي الدنيوي. كما حلت إرادة الدولة محل الارادة العامة وظهر مفهوم المنفعة والمصلحة العليا، اللذين على أساسهما لا يخضع مشرع القانون، وهو الدولة والسلطة العامة أو الحاكم، للقانون الذي يضعه من أجل تنظيم الأفراد والمجموعات. فالحاكم السياسي صاحب السيادة الذي هو مصدر القانون لا يخضع للقانون حسب بودان وبنتام وهوبز.
· هذا المنحى كان بمثابة المؤسس لتقسيم القانون، إلى قانون الدولة والسلطة العامة، على أساس المصلحة العليا والمصلحة العامة ثم النظام العام، والذي سيطلق عليه القانون العام أو القانون المنظم للعلاقات الاجتماعية من جهة والعلاقات المؤسساتية، السياسة والإدارية والمالية، في المجال العام، والقانون المدني أو قانون الأشخاص الخاصة، الطبيعية والقانونية، على أساس المصلحة الخاصة والمساواة و حرية الملكية الفردية وحرية المبادرة و سلطان الإرادة، الذي ستنبثق منه وعنه باقي فروع القانون الخاص، التي تنظم مجموع العلاقات الاجتماعية بين الأفراد والمجموعات في المجال الخاص المتعدد والمتنوع ( الأسرة، الشركات والمقاولات، الجمعيات والتعاونيات والتعاضديات...).
· وبفضل التحولات الاجتماعية التي عرفتها أوروبا، بين عشرينات وستينات القرن العشرين، خصوصا ما يتعلق بالتكتلات النقابية للعمال، لمواجهة الظروف الاجتماعية السيئة، الناتجة عن تطبيقات وممارسات الرأسمالية الصناعية من جهة،  في تفاعل مع الفكر الماركسي والاشتراكي، خصوصا منظوره للاقتصاد و الدولة والقانون من جهة ثانية، حصل تحول كبير في مفهوم القانون الوضعي، كما حصل تغير في معايير التقسيم والتمييز بين القانون العام والخاص، وحصل تداخل بين المجالين العام والخاص، وبالنتيجة حصل تداخل في تطبيقات القانون العام والخاص. هذه الأمور ستتعرفون عليها تباعا من خلال وحدات ومجزوءات فصول سنوات الإجازة.
2. مدلول وأصل عبارة " القانون"[footnoteRef:22] [22:  ) استندت في هذا التأصيل إلى بنمخلوف علي و جنجار محمد الصغير، مفردات الفلسفة السياسية، مراجعة الترجمة العربية الحسين سحبان، المركز الثقافي العربي، الطبعة الأولى  2012.
] 

       بناء على ما تقدم فأصل كلمة قانون في الفلسفة السياسية الأوروبية، لا يعود إلى الفلاسفة اليونان ـ أفلاطون وأرسطو والرواقيين وشيشرون ـ والقضاة الرومانيون وحدهم، بل إن لها، أيضا منبعا في التوراة التي كانت موضوعا للتفكير من قبل لا هوتيين أمثال القديس اوغسطين وتوما الأكويني، وكانت أيضا موضوعا للنقاش من قبل الفلاسفة، بدأ مع مشروع ماكيافيللي المتعلق بقراءة التوراة، وامتد من هوبز واسبينوزا حتى كانط .
     وقد أتت فكرة القانون في أوروبا الحديثة من الترجمة الألمانية التي قام بها لوثر للتوراة Gesetz ، أو من الترجمة الإنجليزية Law. وتدخل هاتان الترجمتان في أفق سبق أن وسمته الترجمة الإغريقية للتوراة بلفظ ناموس Nomos، ثم الترجمة اللاتينية للكتاب المقدس بلفظ Lex. وكان السياق الإجمالي في الأغلب هو مناقشة قيمة القانون Loi في رسائل القديس بولس.
     تتداخل لفظة القانون في التقليد الإنجليزي مع ألفاظ أخرى من قبيل الصحيح أو الدقيق أو الصادق أو العادل والصائب Just، المستقيم Right ، أو الحسن أو الصالح Good. وقد كان التقابل والتداخل أو الانفصال بين هذه العبارات محط نقاش فلسفي عميق بين مجموعة من المذاهب، أهمها المذاهب الأخلاقية، مذاهب السعادة، المذهب النفعي، مذاهب الواجب. وهذا ما يبين تعقد سيرورة تشكل مفهوم القانون الوضعي، واستمرارية المشاكل التي تطرحها تطبيقاته، إن على مستوى العلاقات بين الأفراد أو المجموعات داخل نفس الجماعة، أو على مستوى العلاقات بين الجماعات أو الدول.
     كما ساهم مفهوم العَلمانية واللائكية، والنقاش الفلسفي والفكري الذي نتج عن ذلك في التأسيس لمفهوم القانون الوضعي،  وذلك نظرا لارتكاز ذلك المفهوم على التقابل بين الزمني و بين الكنسي، أو بين الحياة الدنيا والحياة الرهبانية. وكذا بسبب اصله الإشتقاقي، عن التناقض والتنازع بين العالم الديني والعالم الدنيوي. ثم انتقلت لتعني إضفاء الطابع المدني والدنيوي على الحياة اليومية، والذي أدرجه هيكل فيما بعد في كتابه دروس في تاريخ الفلسفة، باعتباره صفة مميزة لحركة التاريخ. وفي نفس الاتجاه سار كل من فيورباخ وماركس. واوضح J. M . Guyau المفهوم أكثر عندما عنون كتابه ب " خلو المستقبل من الدين"، وطابق بين مفهوم العلمانية والتقدم، وأصبحت تعني إضفاء الطابع اللائكي على الحياة العمومية، بينما ينزوي الدين في المجال الخصوصي الذي يحكمه ويراقبه مبدأ حرية الرأي والاعتقاد.
     غير أن ماكس فيبر قد استبدل مفهوم العلمانية بمفهوم العقلنة. وذهب إلى أن العلمانية أو التخلص من التفسير الغيبي والسحري للعالم لا يحقق بالضرورة العقلنة، كما أن الدين لا يتعارض مع العقلنة. وقد عالج هذا الموضوع بقوة في كتابه " الأخلاق البروتستانية". وذهب إلى عكس فكرة ما ذهب إليه الفلاسفة والمفكرون المشار إليهم أعلاه، حيث إنه بالرغم من العلمنات الجزئية ورغم العقلنة والتعميم المتناميين، فإن الدين أو الأديان ليس محكوما عليها بالاختفاء المحتوم.
    ويؤكد التاريخ صحة فرضية فيبر بالمقارنة مع ما ذهب إليه الآخرون، حيث تنامي الدين في الحياة العامة والخاصة للشعوب وتنامي تداخل السياسي والديني وتواجد الدين في المجال العام، مجال الدولة والسلطة والسياسة. وقد توقف عند هذا كل من يورغن هابرماس وإدغار موران وهما مفكران وباحثان معاصران الأول في و . م . أ والثاني في فرنسا. ويمكن أن نضيف إليهما ألان تورين. وغيرهم من الكتاب والمفكرين والباحثين.
     ورغم أهمية المفردات التي سبقت الإشارة إليها في بلورة المفهوم الوضعي للقانون، تبقى لفظة الحق هي المفهوم الذي عملت اللغات المحلية في أوروبا على مقابلته بمفهوم القانون، بشكل يمكن من تحديد مدلول هذا الأخير.
     فبفضل تلازم تاريخ القانون مع تاريخ العقلانية السياسية الحديثة من جهة وتاريخ سيادة الدولة من جهة أخرى، اعتبر القانون مصدرا من مصادر الحق وتعبيرا عن الإرادة العامة، سواء في الأدبيات الفرنسية أو الانجليزية. وفي هذا السياق كذلك ظهر مبدأ احترام سيادة القانون ومبدأ دستورية القوانين. 
    ومن بين من أسسوا لمفهوم القانون الوضعي الفيلسوف جون لوك، من خلال كتاباته حول الحكم المدني، حيث إن أساس التمييز بالنسبة إليه بين حالة الطبيعة و مرحلة الحكم المدني أو حالة المدينة هو القانون بمعناه الوضعي، أي القانون الذي يتمتع بقوة الإلزام.
    فحالة الطبيعة بالنسبة لهذا الأخير هي حالة اللا قانون، لأن البشر في هذه الحالة خاضعون لما عبر عنه لوك بالحق الطبيعي أو القانون الطبيعي. والحكم المدني هو وحده الذي يتيح ميلاد سلطة تشريعية، ويمكن من بناء الحكم في الكومنولت ( اي الجمهورية )، على أساس قوانين مؤسسة، ومقررة، ومعلنة أو معروفة. ومن ثم فإن وظيفة القانون الوضعي  ( أي القانون الذي سنه ووضعه مشرع ) هي جعل القانون الطبيعي من الشهرة والذيوع، بحيث يكتسب قوة إلزامية كان محروما منها في حالة الطبيعة بسبب الجهل والتحيز. غير أن القانون الوضعي، حسب لوك دائما، لن يستطيع هو نفسه أن تكون له سلطة شرعية إلا إذا كان مطابقا للقانون الطبيعي، الذي سنه الله، في نظره، وفرض نفسه، من ثم، على المشرع البشري، بوصفه أمرا أعلى.
    ساهم التاريخ السياسي الإنجليزي والفرنسي في ظهور مفهوم ومضمون القانون الوضعي. فقد أدت سيرورة إخضاع السلطة السياسية ( الملكية) لعقلنة الحق والقانون إلى التنظيم القانوني لتلك السلطة وتمييزها عن الحكم، وراثيا كان أو تسلطيا. كما أدت إلى إضفاء الثبات والاطراد على الحق والقانون، مما أدى إلى منح الأفضلية لقانون عام أو مشترك Droit commun في المملكة. 
     غير أن انجلترا تبقى جد متميزة ومتقدمة في هذا المجال، حيث أسست قانونها العام على الحرية  والحقوق الذاتية والحد من السيادة من جهة، وعبر سيرورة تاريخية هادئة ومنتجة للتقدم، في تجانس بين القانون والعقل والدين والعرف، بفضل الدور الريادي للقضاء في هذا التجانس والتقدم والتحول، سمح بتأسيس سلطة النظام السياسي على قانون عام أصلي، وذلك ما منح الجماعة السياسية البريطانية وسائل التقدم بالقانون، والسير في اتجاه الحداثة. ولذلك عرفت بريطانيا ولا تزال بقانونها العرفي العام كعنصر أساسي في دستورها، المتسم بالمرونة.
      هذه التقاليد بقيت مستمرة رغم تكريس السيادة العليا للبرلمان أو للملك، حيث إنه وفي مقابل إلزام المحاكم بأولوية القانون التشريعي على العرف، يمكن الاعتراض على السلطة السياسية بالحقوق الذاتية، التي هي أساس العرف. 
     ولذلك أدت النزعة الوضعية للقانون في بريطانيا، التي تنادي بمنح الأولوية للتشريع على العرف، على أساس السيادة للبرلمان او الملك، سيرا على نفس النزعة الفرنسية بقيادة بودان، أدت إلى تعديل التقليد القانوني المتصل بالقانون العرفي العام، وليس إلى إلغائه أو تغييره تماما، حيث لا يزال للقاضي دور أساسي في القانون الدستوري في الوقت الحاضر، ليس فقط في انجلترا وإنما في غيرها من دول أوروبا، بما في ذلك فرنسا.  
     هذه الأخيرة التي عرفت مسارا مخالفا تماما لمسار انجلترا. فقد كان منظروا الملكية الفرنسية، من أمثال جون بودان، يميلون نحو جعل الملك المصدر الأعلى، إن لم يكن الوحيد، للحق والقانون. وعليه تأسس القانون العام الفرنسي على تمجيد مبدأ السيادة، سيادة القانون، استنادا إلى سيادة الجهة التي سنته ( الملك، البرلمان)، وليس استنادا إلى الغاية المتوخاة منه ( الحرية والعقلنة و عدم الجور). كما تأسس لمدة طويلة على الانتقاص من قيمة فكرة السلطة القضائية وانتزاع الحظوة عنها من قبل البرلمانيين.     
     وعليه فالقانون حسب التقليد الأوروبي هو في الآن نفسه قاعدة وأمر أو إلزام تمليه سلطة لها صلاحية إملائه. ويدل القانون، بصورة أخص على نوع من المعيار، سنته سلطة خاصة ( سلطة تشريعية)،  تعتبر أعلى من مصادر القانون الأخرى ( القرارات والمراسيم، فقه القانون إلخ)، طبقا لمعايير قد تكون مادية أو شكلية. و هناك جدل حول السلطة العليا أو سلطة الإلزام التي يتمتع بها القانون، فيما إذا كانت تتولد عن خصائصه الصميمية ( العقلانية والعمومية والتجريد إلخ) أم تتولد عن هوية واضعه صاحب السيادة. 
ثالثا ـ القانون الوضعي والشريعة في تاريخ المسلمين: خلاصات أولية[footnoteRef:23]: [23:  ) تبنيت في هذه الخلاصات الأولية ما ذهب إليه علي حسني في كتابه الدولة السلطانية، مرجع سابق، والذي طرح فيه مسألة مفهوم القانون العام الإسلامي في العمق.] 

       قد بينا من خلال ما تقدم أن كلمة قانون و مفاهيم القانون العام و القانون الخاص كلها مصطلحات و  مفاهيم تعود إلى الفلسفة السياسية و العلوم الاجتماعية و القانونية الأوربية الحديثة، ولا وجود لهذه المصطلحات و تلك التقسيمات في تاريخ المسلمين، أما النصوص الشرعية، القرآن و الحديث، فلا تتضمن هذه المصطلحات و تلك التقسيمات، و لكن هذا لا يعني غياب عبارات تقترب  و لو نسبيا من حيث الصياغة من تلك الاصطلاحات، كمصطلح الفرائض، الحدود ، الشرع، "شرع لكم في الدين"، الشرعة، المنهاج، السنن أو السنة، الحكم.
     و باستثناء بعض الآيات و بعض الأحكام  خصوصا المتعلقة بالحدود في المجال الجنائي- الزنا، السرقة- و باستثناء بعض التعازير التي جاء بها الفقه، فان مجموع المصطلحات التي اشرنا إليها تختلف من حيث المضمون عن مفهوم القانون الوضعي، و ذلك لان كلمة شريعة اتسمت بالدلالة على قانون وضعه الله، و ليس للدلالة على قانون وضعه الإنسان.
     فالتشريع القرآني و التشريع الوضعي –البشري- ينتميان إلى صنفين مختلفين أساسا و لا يمكن المزج بينهما و لا الخلط بين عناصرهما، فكل واحد له منطقه و مقاصده و آلياته الخاصة، و بالتالي يبقى كل واحد مستقل عن الأخر. ففي حين أن التشريع الوضعي هو خارجي و إجباري و قهري،  فالتشريع القرآني داخلي بالدرجة الأولى و خارجي استثناء، كما أن المحاسبة في الجزء الأكبر من أخروية وليست دنيوية. وفي حين أن القانون الوضعي يستند إلى القواعد المفصلة و الأجهزة القضائية و الإجرائية و التنفيذية و القهرية المعقدة، فالتشريع القرآني يستند إلى الإيمان من جهة و إلى الضمير الأخلاقي من جهة أخرى، أي الرادع الإيماني الذي ينعكس على الذات .
     وما يميز التشريع القرآني عن التشريع الوضعي هو أن الأول ينظم ليس فقط للسلوك الخارجي في علاقة الذات بالآخر، و إنما السلوك الباطني و الخفي كذلك.  فالهدف من الشريعة أولا الطاعة والانقياد لله، و ثانيا الأخوة والتضامن الجماعي الأخلاقي و ثالثا مد الجماعات البشرية بمنهج و مبادئ و قيم لاستصدار الأحكام المتغيرة في الزمان والمكان. و في هذا الجانب الثالث من الأهداف يمكن أن نجد علاقة  بين الشريعة و القانون بمفهومه الوضعي، إذا ما اتم اعتماد الشريعة كمورد و مرجع لتشريع القوانين الوضعية، و هنا يتقاطع الوضعي الزمني مع الإلهي.
       غير أن هذا التقاطع مشروط باتفاق حول قبول الشريعة كمصدر و كأساس للعلاقات الاجتماعية العامة و الخاصة، و يتأسس  ذلك بدوره على اعتماد أغلبية الجماعة للأخوة الدينية كأساس للتضامن  الجماعي. ويتوقف كل ذلك ربما اعتقاد أغلبية الجماعة في الأهمية الأخروية والدنيوية للانقياد و الطاعة لله. فالشريعة ترتبط بالإيمان كفعل مؤسس للالتزام بالقاعدة أو الخضوع للنظام. غير أن ذلك لا يتعارض مع ضرورة قانون خارجي للاجتماع السياسي و للدولة، من اجل تنظيم العلاقات الاجتماعية داخل الجماعة وخارجها. 
     وهذه الاعتبارات هي التي اقتضت و تقتضي التمييز بين الأبعاد الثلاثة للشريعة الإسلامية، و هي النصوص القطعية في القران و الحديث، لفقه الإسلامي و الممارسة الفعلية للحكام المسلمين في مسائل الحكم و السياسة و القضاء. غير أن التمييز بين الوضعي و الإلهي في الإسلام يختلف عنه في المجتمعات الأوروبية، حيث إن القانون يستند إلى الشريعة بناءا على إجماع الأمة، و هو ـ أي القانون ـ في نفس الوقت شرط لتحقيق الدين و الشريعة، و ليس فقط المصالح المادية الدنيوية. 
     أما الهدف من التمييز حسب فقهاء المسلمين ـ الجرجاني مثلاـ هو منع الخلط بين التشريع الوضعي و الشرع الإلهي، والذي قد يؤدي إلى تحويل البشري و المدني و الإنساني إلى الهي، بصرف النظر عن صفاء النية و الطوية. وبهذا التمييز يتم سد احد مداخل الاستبداد و السلطوية، باستغلال الدين في السياسة لشرعنة سلطة زمنية. و ذلك ما حصل في تاريخ المسلمين، منذ أن انقلبت الخلافة إلى ملك بتعبير ابن خلدون. أما نقطة الالتقاء بين القانون الوضعي بمفهومه الإسلامي و القانون الوضعي الحديث هو أن وظيفتهما كنمطين قانونيين هي تكريس القيم و الأخلاق السائدة في المجتمع و ليس إنشاءها، سواء كانت مرجعيتها إلهية أو بشرية.
     إذن فالاختلاف يتعلق بفلسفة و مبادئ و مرجعيات و أهداف و قيم و أخلاق و حدود التشريع و ليس بآليات و مساطر و قواعد و ضوابط التشريع، فالقاعدة القانونية كيفما كان مصدرها أو مرجعيتها و باعتبارها عملا إبداعيا للفكر الإنساني، هي نتيجة للإرادة الإنسانية الهادفة إلى تنظيم و توجيه مختلف الفعاليات الإنسانية. و مادام الأمر يتعلق بالإرادة الإنسانية و الإبداع الإنساني، فلهذه الإرادة يبقى الاختيار والاتفاق حول تنظيم الحياة. 
     نريد أن نصل من خلال التحليل المتقدم إلى أن وضع الشريعة في مواجهة القانون وو ضع الدين في مواجهة الدنيا هو منهج في التحليل قائم على تناقضات مصطنعة و وهمية سببها تنامي روح الصراع و التصدع الروحي. ومن سبل الخروج من المخاطر و السلبيات الاجتماعية الناجمة عن تلك التناقضات، هو التمييز نين شريعتين: الشريعة المنسوبة إلى الله و هي موجهة لتربية الضمير الجمعي و الفردي و الشريعة المنسوبة الى المجتهد أي المذهب الفقهي و القانوني. 
1. فالقانون بما هو شريعة المجتهد ـ الإنسان ـ هو من أدوات الدولة و القيادة السياسية و الإمارة المدنية. أما شريعة الله فهي بمثابة الدستور الذي يحدد القيم و المبادئ الأساسية لحياة الجماعة و مبررات وجودها. 
2. و القانون كشريعة للمجتهد يمكن ويجب تغييره بتغير الأحوال، و هذا لا يمكن أن يتحقق إلا إذا استمد شرعيته  و قوته من الجماعة التي تصوغه، اما شرع الله فليس له تغير، بلران الذي يملك الحق في ذلك هو الله اللذي لا يتغير.
3.  و القانون يعنى بما هو متغير في الإنسان في الزمان و المكان ـ انتم أدرى بشؤون دنياكم، اعقلها و توكل ـ   أما شريعة الله فقد اعتنت و تعنى بالجانب المتغير في الإنسان. فهذا الجانب يتفاعل  مع السياق الزمني و المكاني ليصنع الحياة العامة و الخاصة، التي تتغير، ليس بمنطق القطائع و إنما بالتحيين و التعديل و التجديد و التراكم. قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: "إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق" أي أن الدنيا ليست خلوا من الأخلاق و أن الإسلام لم يأت ليحدث قطيعة كلية مع الأديان السابقة خصوصا السماوية منها، التي بفضلها تشكلت تلك الأخلاق. فبناء على الخبر الإلهي، من خلال شريعته، في القران و الحديث، يتبين أن الأرض كمجال بشري إنساني، تتشكل فيه الجماعات كشعوب و قبائل و أمم، عرفت دعوات لحكماء و رسل و أنبياء و صالحين، من اجل  أخلاق الفر د و الجماعة. و ربما هذا ما تسميه الفلسفة المثالية اليونانية و غيرها بالقانون الطبيعي و الحقوق الطبيعية. 
4. و القانون سواء استند إلى شريعة الله أوالى شريعة وضعية هو أداة مدنية تهدف إلى إخضاع علاقة الناس  و سلوكهم لقواعد ثابتة و ملزمة مقرونة بجزاء، لأنها تنظم السلوك الخارجي بعيدا عن الإيمان و النوايا. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " إنما انأ بشر و إنما اقضي على نحو ما اسمع، فمن قضيت له بشيء ن حق أخيه فليعلم أنها قطعة من النار فليا خدها أو ليتركها".  
وهي  كذلك قواعد ملزمة لكل أعضاء المجتمع لا فرق بينهم مهما اختلفت أوضاعهم الاجتماعية،  و هذا مغزى خاصية العمومية . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم" الناس سواسية كإسنان المشط و قال، لو أن فاطمة سرقت لقطعت يدها". و حتى في الآخرة فالفرق بين الناس حسب الخبر الإلهي في القران و الحديث ليس أجسادهم و إنما قلوبهم و ليس انتمائهم و إنما عملهم و ليس موقعهم الاجتماعي و إنما موقعهم من الإيمان والتقوى( العدل و المساواة). و هي مجردة في مضمونها و صياغتها لأنها تجرد الفعل و تفصله عن الأشخاص، و تترك للقاضي مجالا للتفسير و التكييف.   
5. و غياب هذه الخصائص في القانون و قواعده غير مرتبط بمصدر القاعدة ـ شريعة الله ام شريعة الناس ـ و إنما مرتبط بالدواعي و الأسباب و الأهداف من سن قانون ما و بواقع العلاقات الاجتماعية في جماعة ما و بطبيعة السلطة و الدولة و نظام الحكم. و بتالي فما يعطي الأفضلية لقانون على أخر ليس مستنده التشريعي و إنما الأسس التي حكمت سنه. فإما أن يكون أساس التشريع هو النظام و العدل و الحرية، و إما عكس ذلك. و المقصود بالنظام هو النظام العام، أي استقرار و استمرار المجتمع و سيادة السلم بين مختلف الفئات و الطبقات المكونة له، و هذا يقتضي حل الخلافات عن طريق الاحتكام إلى القانون و تجنب المواجهات الدموية. أما العدل فالمقصود به هنا ليس العدل الإلهي و إنما العدل البشري و الذي يتوقف على تطبيق القانون المتوارث،  و الذي يؤمن به المجتمع و يقبله بشكل متساو و عادي على أساس النوازل المتشابهة بدون تحيز لقرابة أو أخوة دينية أو دموية أو على أي أساس آخر. فلا قيمة للعمومية و التجريد و الإلزام إن لم تضمن من قبل منفذي و مطبقي القانون. أما الحرية فهي المجال الذي يتحرك فيه الفرد داخل الجماعة. والقانون لا بد أن يعترف بحرية الفعل و الحركة و الكلام، و كل ما ينبثق عن ذلك ، و ان تكون غايته هي تنظيم تلك الحرية، حيث لا يجعل التعارض بينها و بين النظام الذي تقتضيه الحياة العامة. أما في علاقتها بالقانون العام فهذا الأخير لا بد أن يضمن و ينظم أهم تجلي للحرية في هذا المجال و هي المشاركة في تدبير الشأن العام من قبل المواطنين .
     و على عكس القوانين  التي سادت المجتمعات الأوربية قبل زمن الحداثة و التي سادت المجتمعات الإسلامية زمن الإمبراطوريات الثلاثة، الأموية والعباسية و العثمانية و زمن الدولة السلطانية، فالقانون العام الوضعي أسس و تأسس على النظام و الحرية و العدل. و يتجلى النظام في الدولة الحديثة، أي دولة المؤسسات. أما العدل فيتجلى في ترجمة المشروع المجتمعي على المستوى السياسي و الذي يشكل مرجعا لكل التشريعات و السياسات، أما الحرية فتتجلى في المشاركة السياسية في تدبير الشأن العام، على أساس المواطنة و من خلال الانتخابات و غيرها من أدوات المشاركة.      
6. في هذه النقطة يتبين ضعف و محدودية شريعة المجتهد ـ أي الفقه الإسلامي ـ في التاريخ السياسي للمسلمين. ففي مقابل غزارة الاجتهاد المتعلق بتنظيم المجال الخاص، العلاقات بين الأفراد و المجموعات ، نجد شحا و ندرة في الاجتهاد و الفقه المتعلق بتنظيم المجال العام، والعلاقة بين الحاكم والمحكومين. ومرد ذلك ربما هو الاستبداد  السياسي المبكر الذي عرفته الرقعة السياسية الإسلامية منذ الأمويين. فهذا الواقع لم يسمح بتشكل مفاهيم القانون العام لان الحاكم يعتبر السلطة و السياسة شانا خاصا، و الرعية موضوعا لذاته وسلطته و الدولة بمثابة أعضاء جسده، و الأرض وما عليها ملك او مملكة له. 
      و لهذا لم يشتغل المجتهدون المسلمون حول المبادئ و الأخلاق و القيم التي ينص عليها القران و الحديث  لتأسيس نظريات و فتاوى و أحكام بشان تنظيم المجال العام. هذا مع العلم ان الإسلام ـ القران و الحديث ـ ترك مساحة واسعة جدا للاجتهاد  في موضوع السلطة و السياسة، حيث محدودية الآيات و الأحاديث القطعية، و كذلك آيات و أحاديث الأحكام في هذا المجال، و ذلك ربما لان الإسلام جعل من قضايا السياسة و الحكم  شانا دنيويا بالدرجة الأولى قال رسول الله صلى الله عليه و سلم" انتم أدرى بأمور دنياكم". 
    و لقد اقتصر الإسلام على و ضع مجموعة من القيم و الأخلاق و المبادئ التي يمكن أن تؤسس لمرتكزات التشريع لتنظيم المجال العام على أساس النظام و العدل و الحرية. و نستشف ذلك من خلال مقولة احد المجتهدين و هو ابن القيم الجوزية ـ تلميذ ابن تيمية ـ يقول فيها ما يلي: " إن الشريعة ـ أي شريعة الله هناـ مبناها و أساسها على الحكم و مصالح العباد في المعاش و المعاد، و هي عدل كلها و رحمة كلها و حكمة كلها. فكل مسالة خرجت عن العدل إلى الجور و عن الرحمة إلى ضدها و عن المصلحة إلى المفسدة، و عن الحكمة إلى العبث، فليست من الشريعة، و إن أدخلت فيها بالتأويل. فالشريعة عدل الله بين عباده و رحمة بين خلقه".
خاتمة: 
      هذه هي عناصر القلق المعرفي والمنهجي التي تمخضت عن جدلية الذات الباحثة والمثقفة والموضوع التي هي جزء منه، وهو الواقع السوسيولوجي القانوني والسياسي للمجتمعات المسلمة. فالذات هنا محملة بمجموعة من المسلمات والقناعات، منها ما هو عقدي إيماني و ما هو  عقلاني، ويتداخل في العقلاني ما هو طوباوي مثالي وما هو واقعي براغماتي نفعي، وتتجاذب في الشق العقلاني النفعي ما هو أخلاقي وما ليس كذلك، كما أن هذه الذات محملة بالتاريخ، بتركيبته المتعددة والمتناقضة، وبالواقع بمكوناته وظواهره أيضا المعقدة والمتعددة والمتناقضة. أما الموضوع، أي الواقع السوسيولوجي للمجتمعات المسلمة، فهو واقع يتجاوز الذات، لأنها أقصيت، من قبل الاستعمار ثم من قبل الأنظمة السلطوية، من الفعل العقلاني الواعي في مجتمعاتها، لكي تكون شاهدة على الوضعية التي تعيشها اليوم.
      وبناء عليه فإننا نقترح على المؤسسات البحثية، خصوصا المدنية منها التي ترنو الفعل الأكاديمي والمعرفي الثقافي المؤسس، ونقترح على مؤسسة مومنون بلا حدود بالأساس أن تؤسس لمقاربة متعددة ومتكاملة وتؤسس لما يمكن أن نسميه بسوسيولوجيا المجتمعات المسلمة، يتأسس عليها بدورها نقاش عمومي مفتوح ومتعدد المناهج وزوايا النظر وحر، من منطلق الذات التي هي جزء من الموضوع، ومن منطلق نقد الدراسات والأبحاث التي أنجزتها السوسيولوجيا والأنتروبولوجيا الغربية التي أنجزت حول المجتمعات المسلمة، وهي دراسات لم تتمكن من فهم عمق إشكاليات هذه المجتمعات، لعدة اعتبارات أشرنا إلى أغلبيتها. 
لائحة المراجع والمصادر
1. ج.ف.ف هيجل، أصول فلسفة الحق، ترجمة إمام عبد الفتاح إمام، دار الثقافة، القاهرة 1981.
2. دياس، فلسفة القانون، ترجمة هنري رياض، دار الجيل بيروت، الطبعة الأولى 1986.
3. روسكو باوند، مدخل إلى فلسفة القانون، ترجمة صلاح دباغ،المؤسسة الوطنية للطباعة والنشر بيروت، 1962.
4.  بينوا فريدمان و غي هارشر، فلسفة القانون، ترجمة محمد وطفه، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع بيروت، الطبعة الأولى 2002.
5. محمد شعبي المدكوري، مدخل إلى فلسفة القانون، جامعة الحسن الثاني، الطبعة الأولى 1992.
6. منذر الشاوي، فلسفة القانون، دار الثقافة للنشر والتوزيع الأردن، الطبعة الأولى 2009.
7. محمد نور فرحات، الفكر القانوني والواقع الاجتماعي،دار الثقافة للطباعة والنشر  القاهرة، 1981.
8. توماس هوبز، اللفيتان ، الأصول الطبيعية والسياسية لسلطة الدولة ، ترجمة ديانا حبيب حرب وبشرى صعب، أبو ظبي للثقافة والتراث والفارابي، الطبعة الأولى 2011.
9. جان جاك روسو، في العقد الاجتماعي أو مبادئ القانون السياسي، ترجمة عبد العزيز لبيب، المنظمة العربية للترجمة، الطبعة الأولى، بيروت 2011.
10. جون لوك، الحكومة المدنية، ترجمة محمود شوقي الكيال، منشورات الإعلانات الشرقية، سنة النشر غير واردة.
11. جون راولز،  العدالة كإنصاف، إعادة صياغة، ترجمة حيدر حاج إسماعيل، المنظمة العربية للترجمة، ط1 بيروت 2009.
12. يورغن هابرماس، المعرفة والمصلحة، ترجمة حسن صقر، مراجعة ابراهيم الحيدري، منشورات الجمل، الطبعة الأولى، ألمانيا 2001، وكتاب العلم والتقنية كإيديولوجيا، ترجمة  حسن صقر، منشورات الجمل، الطبعة الأولى، ألمانيا 3002.
13. ألان تورين، باراديغما جديدة لفهم عالم اليوم، ترجمة جورج سليمان، المنظمة العربية للترجمة، الطبعة الألى بيروت 2011، وكتاب ما الديموقراطية، ترجمة عبود كاسوحة، دمشق، وزارة الثقافة 2000.
14. إدغار موران، النهج، إنسانية البشرية، الهوية البشرية، ترجمة هناء صبحي، أبو ظبي للثقافة والتراث، الطبعة الأولى 2009، وكتاب الفكر والمستقبل، ترجمة أحمد القصوار و منير الحجوجي، دار توبقال للنشر، الطبعة الأولى 2004، وكتاب هل نسير إلى الهاوية، ترجمة عبد الرحيم حزل، أفريقيا الشرق 2012.
15. عبد الله إبراهيم، المركزية الغربية، الدار العربية للعلوم ناشرون2010.
16. طه عبد الرحمن، روح الدين، المركز الثقافي العربي، الطبعة الثالثة 2013
17.  Tracy . B. Strong: في نيتش والسياسة: الراعي والقطيع، ترجمة حسن حلمي، منشورات مجلة الحكمة.
18. العلام عز الدين )فبراير 2006( الآداب السلطانية، دراسة في بنية وثوابث النظام الخطاب السياسي، سلسلة عالم المعرفة، عدد 324، ، المطابع الدولية، الكويت.
19. اسبينوزا2008 ) (، رسالة في اللاهوت والسياسة، ترجمة وتقديم الدكتور حسن حنفي، مراجعة فؤاد زكريلا، دار التنوير للطباعة والنشر والتوزيع.
20. غليون برهان) الطبعة الرابعة 2007( ، نقد السياسة،الدولة والدين، المركز الثقافي العربي، بيروت، الدار البيضاء. 
21. بلقزيز عبد الإله ) ط 1 2004( ، في تكون المجال السياسي الحديث في المغرب : محاولة في التحقيب ، في الديموقراطية والتنمية الديموقراطية في الوطن العربي ، مركز دراسات  الوحدة العربية.
22. بنمخلوف علي و جنجار محمد الصغير) الطبعة الأولى  2012 (، مفردات الفلسفة السياسية، مراجعة الترجمة العربية الحسين سحبان، المركز الثقافي العربي.
23. بادي برتران: الدولتان، السلطة في الغرب وفي الاسلام، ترجمة لطيف فرج، دار الفكر والدراسات والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى 1996.
24. بادي برتران: الدولة المستوردة، تغريب النظام السياسي، ترجمة لطيف فرج، دار العالم الثالث، الطبعة الأولى 1996.
25. العروي عبد الله: الايديولوجيا العربية المعاصرة، المركز الثقافي العربي، الطبعة الأولى 1999.
26. علي حسني، الدولة السلطانية، إشكالية القانون العام في الشريعة الإسلامية، مطبعة النجاح الجديدة الدار البيضاء، الطبعة الأولى 2005.
27. البيومي ابراهيم ، أصول المجال العام وتحولاته في الاجتماع السياسي الإسلامي، في مجلة الشريعة والدراسات الاسلامية، العدد 15، فبراير 2010.
28. علي الوردي، وعاظ السلاطين، منشورات الملتقى، الطبعة الثانية 2003.

